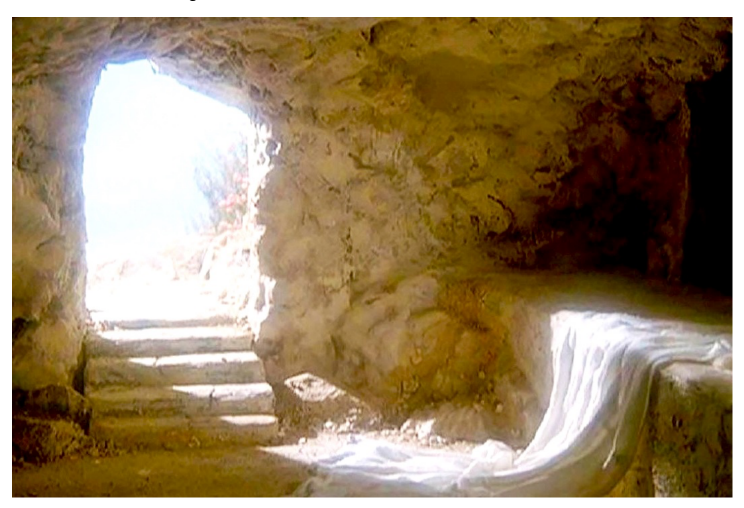
## LE TOMBEAU VIDE

Alors entra à son tour l'autre disciple, arrivé le premier au tombeau. Il vit et il crut. Évangile de Jean 20, 8



La nuit avait laissé ses larmes de rosée sur les coquelicots. Dans l'air tiède de ce dimanche matin, les dernières brumes rôdaient encore autour des collines de Jérusalem, vestiges évanescents d'un mystère nocturne immémorial. En ce lendemain du repos traditionnel, la rumeur de l'antique cité allait bientôt reprendre. Mais pour l'instant, la lumière d'avril coulait à nouveau sur les toits, se glissait dans les ruelles pour entrer sans bruit par les fenêtres. Au milieu de leur bulle de vacarme, les habitants recommençaient à bouger dans la cité, sans même remarquer l'accolade de silencieuse paix par laquelle la nuit accueillait la frange extrême du premier orient. Mais le grossier pourra-t-il jamais saisir le subtil? «La lumière luit dans les ténèbres et les ténèbres ne l'ont pas saisie.» Cette phrase, revenue en moi en cadence tout au long de ma vie, résonnait à nouveau en ce dimanche matin d'avril 1999. Assis en silence dans les collines de Ein Karem, je songeais à un autre dimanche matin, il y a longtemps, il y a très longtemps.

La plupart des habitants de la cité sommeillaient encore, certains toujours sous le choc et la confusion de ces premiers jours d'avril de l'an 33<sup>1</sup>. Mais la majorité cuvait toujours leur indifférence, sans prêter attention au curieux silence flottant autour des collines de Judée ce matin-là. La nuit avait déjà commencé à s'éclaircir. Une jeune femme se hâtait dans l'aurore encore imprécise. Au terme d'une course sans arrêt, Marie<sup>2</sup> frappa

<sup>2</sup> Marie de Magdala

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des scientifiques de l'Université d'Oxford, se basant sur des calculs pour reconstituer le calendrier juif et dater une éclipse lunaire qui, d'après les Écritures et autres documents, aurait suivi la crucifixion de Jésus, en sont arrivés à la conclusion que celui-ci serait mort le 3 avril 33, ce qui placerait la découverte du tombeau vide aux premières heures du 5 avril de cette année-là.

discrètement, mais non sans une certaine frénésie, à la porte d'une demeure secrète. On lui ouvrit finalement et au bout de quelques instants prégnants, deux jeunes hommes en sortirent en trombe. Pierre et Jean accouraient maintenant en sens inverse vers le tombeau d'où venait Marie. La nuit s'était désormais presque retirée. La lumière allait bientôt emplir le ciel et la terre, mais les hommes dormaient. D'ailleurs, ils dorment encore.

Jean, plus rapide que Pierre, distança celui-ci et arriva le premier au tombeau. Il attendit néanmoins son arrivée et lui laissa le privilège de pénétrer le premier.

Alors entra à son tour l'autre disciple, arrivé le premier au tombeau. Il vit et il crut.

Les deux mille ans qui ont suivi cet événement reposent en grande partie sur ce que les hommes ont bien voulu comprendre ou croire devant le tombeau vide de Jésus.

Une jeune femme exaltée court dans la nuit, partie annoncer aux hommes une nouvelle bouleversante. Il était sans doute tout indiqué qu'une femme le fasse. Près de deux mille ans plus tard, bien des hommes religieux commencent à peine à s'en remettre et se détendent enfin, alors que d'autres n'y arrivent toujours pas, renfrognés sous leur mitre et s'accrochant désespérément à leur crosse rigide. Comprenez ça: ce qui est devenu une religion d'hommes méconnaissant, craignant et longtemps méprisant la femme a débuté par une femme, celle que Jésus chérissait entre tous et toutes au point qu'il s'est manifesté d'abord à elle après sa mort. Mais au-delà de ces histoires d'hommes et de femmes, demandons-nous si nous sommes prêts à ouvrir notre porte à Marie Magdeleine venue porter la nouvelle de notre délivrance. Comment notre tombeau plein peut-il saisir le sens profond du tombeau vide?

La version de la résurrection qui a finalement prévalu entre les sectes chrétiennes, pour devenir le credo de la religion officielle de l'Empire romain et de tout l'Occident, est que le corps de Jésus est «ressuscité d'entre les morts». Une grande partie de l'édifice chrétien officiel repose sur l'idée que Jésus a souffert et est mort pour nos péchés, qu'il est ressuscité le troisième jour, comme il l'avait annoncé, et que nous aussi nous ressusciterons à la fin des temps; nous irons au Paradis à la condition de croire cette histoire. Or, non seulement la grotesque idée d'un cadavre ou d'une personnalité revenus à la vie est-elle inutile, mais elle masque une réalité encore bien plus élégante et plus profonde que tout ce que des cohortes d'hommes réunis ont pu adopter comme croyance officielle depuis deux mille ans. Les êtres humains sont tellement identifiés à leur corps et à leur personnalité qu'ils veulent s'y accrocher à tout prix même après la mort. Ils n'en ont pas assez de dépenser des fortunes pour teindre leurs cheveux blancs, habiller leur calvitie, maquiller leur peau, modifier leur apparence par des chirurgies insensées et s'injecter des hormones qui leur permettront de dormir quelques années de plus sur terre: ils poussent souvent l'obsession jusqu'à croire qu'un jour leur corps reprendra vie après sa disparition. Mais tant qu'on ne peut s'asseoir tranquille devant ce qui est, la misère s'acharne sur l'âme, qui languit. Tant qu'on veut maquiller ce qui est, on est tenaillé par une agitation sans fin.

Les remanieurs tardifs des textes évangéliques officiellement reconnus, anticipant le scepticisme, ont inclus des passages dans lesquels Jésus montre qu'il est bel et bien là en chair et en os, comme lorsqu'il demande à Thomas de toucher ses plaies. Néanmoins, d'autres passages et d'autres textes sur lesquels ils n'ont pu mettre la main demeurent pour le moins troublants pour cette interprétation naïve. Ainsi, quand Jésus apparaît à Marie de Magdala, il lui dit: «Ne me touche pas...» Plus loin, il retrouve ses disciples en passant à travers le mur... L'évangile de Marie est plus explicite: Marie (de Magdala) y parle clairement de sa *vision* du maître. Bref, 2000 ans plus tard, la brume de ce matin-là ne s'est pas encore dissipée pour tous...

Saurons-nous jamais ce qui s'est vraiment passé en ces jours-là? Mieux, est-ce cela le plus important? Les faits historiques de la vie du maître de Galilée sont loin d'être dépourvus d'intérêt, bien sûr, mais c'est le pressentiment de ce que nous sommes qui peut nous le faire comprendre et non l'inverse. Les hommes n'ont pas saisi la beauté du tombeau vide, parce qu'ils ne savent pas ce qu'est le corps, la pensée, la vie, l'incarnation, la mort. Ils voudraient croire en quelque chose, espérant que cela les aidera à voir clair et cela est devenu dogme, devoir. Mais il faut voir avant de croire; non pas voir un cadavre ressuscité avec ses yeux physiques, mais vraiment voir,

c'est-à-dire au-delà de toute image physique ou autre. L'essentiel n'est pas *devoir*, c'est *de voir*: d'abord voir qu'on ne voit pas, que tout ce qu'on voit n'est qu'image, représentation, mémoire. Le maître ne disait-il pas à ses contemporains: «Si vous étiez aveugles, vous seriez sans faute; mais vous dites: "Nous voyons!" Votre égarement demeure<sup>3</sup>.» L'essentiel, c'est de voir ce qui est là, sans commentaire, sans idée préconçue à justifier.

C'est bien cela qu'on dit du disciple que Jésus aimait: «Il vit et il crut.»

Qu'a vu Jean en ce matin encore incertain d'avril? Rien. Rien de ce que sa mémoire lui suggérait de chercher. Des traces, voilà tout ce que les deux disciples ont aperçu au bout de leur course effrénée: des bandelettes et un suaire. Autrement dit: rien. C'est cela que nous récoltons comme salaire d'une course effrénée à travers une vie d'inquiétudes inutiles et de vains calculs. C'est ce qui est là. C'est ce qui est présent: c'est le présent, le cadeau. Mais tant qu'on a des dogmes à respecter ou des prophéties à corroborer, on ne peut voir le plus beau: le réel.

Donc, Jean ne voit rien et il croit. En fait, il *sait* alors. Depuis deux mille ans, les hommes ne croient pas. Ils se plaignent, demandent leur dû, réclament leurs droits. Ils exigent de voir «quelque chose», ils exigent d'avoir. Il leur faut quelque chose, à tout prix: des objets, des événements, de l'argent, du pouvoir, de la renommée, de nouvelles sources d'excitation. Plus ils en ont, plus ils se sentent vides et en redemandent. Leur cerveau n'est pas un tombeau vide, c'est un tombeau avide. Au début du troisième millénaire, les repus de la croissance économique s'ennuient de plus en plus. Même ceux d'entre nous qui ont fait le tour du jardin des acquis mondains et en sont ressortis vides ne font souvent que projeter leur avidité sur un autre plan. Il leur faut alors de nouvelles croyances, une nouvelle religion, les révélations d'outre-tombe «canalisées» par les médiums du nouvel âge, des signes, des miracles, un nouveau sauveur, des prophéties, des anges sonnant les trompettes de l'apocalypse, une voix de tonnerre venue du ciel. L'avidité se porte encore bien. Avidité fait penser à *avidya*, qui veut dire, en sanskrit: ignorance, errance.

C'est l'ignorance qui porte à ne pas simplement regarder ce qui est là et vouloir à tout prix remplir le tombeau d'une histoire: une histoire crédible, une histoire respectable, une histoire morale, bref, une histoire à dormir debout. En ce matin d'avril 33, «le disciple que Jésus aimait» n'a pas seulement vu que le tombeau était vide; il a aussi vu que tout est vide. Il n'y a rien à voir, rien à saisir, rien à comprendre pour le disciple que Jésus aime. Toute compréhension fait signe en direction de ce rien. Le tombeau a toujours été vide. C'est le tombeau de la représentation mentale. Un autre mot pour l'ignorance est: habitude. C'est l'habitude qui nous conduit à chercher «quelque chose». La mémoire ne connaît que les choses, c'est-à-dire les impressions mentales laissées par les expériences sensorielles passées. Car ce que nous appelons une «chose» n'est rien d'autre que la représentation mentale d'une réalité à jamais insaisissable. Cela qui soutient les choses n'est rien en termes d'objets de perception. Ce qu'on appelle généralement le corps est une image fabriquée par le cerveau à partir de l'activité des sens et la pensée de l'homme s'y est identifiée. C'est pourquoi l'idée de faire ressurgir le corps après la mort flatte tant la pensée superficielle. Quand on sait ce qu'est le corps, on n'a plus besoin de croire à des histoires, car la réalité suffit largement à nous combler et nous émerveiller.

Ce que nous sommes ne subit pas les aléas du temps. Se croire quelque chose ou quelqu'un c'est vivre dans la misère. Tout ce qui est apparu finit par disparaître. Tout ce qui est composé se décompose. Pourquoi cette obstination à vouloir vivre dans un futur jamais simple ou un passé décomposé? Ne voyons-nous pas que c'est cela qui nous confine à des impératifs obsédants et épuisants? Pourquoi cette façon maladroite que nous avons de conjuguer notre existence? Pourquoi ne pas vivre à l'indicatif présent, ou mieux, à l'infinitif? Ce que nous appelons le monde n'est qu'une histoire, surgie de Cela qui n'est pas une histoire et qu'on ne peut donc pas raconter. Non seulement le monde surgit de Cela, mais il **est** Cela: que pourrait-il bien y avoir d'autre? Le monde est Cela, mais il ne peut l'être en tant que Cela, seulement en tant que monde. La beauté est que nous n'avons plus rien à mériter, rien à atteindre, rien à prouver, rien à maintenir, rien à justifier. Ce que nous sommes, nous ne pouvons le connaître et nous n'avons pas à le connaître non plus: nous le sommes. Nous n'avons pas à ressusciter, car nous ne mourrons jamais. D'ailleurs, nous ne sommes jamais nés. Voyons-le. Nous n'existons pas dans le

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jean 9, 41

temps, c'est le temps qui existe en nous. Nous ne devenons rien du tout. Il y a une histoire, celle du monde, il y a la croyance aux images en tant que réalités séparées et il y a, un jour, la cessation de cette croyance. Voilà la bonne nouvelle, l'évangile (εὐαγγελία, la bonne nouvelle). la délivrance.

Le Tao est comme un bol vide que nul usage ne comble Un Sans-fond dont toute chose a tiré son origine. Tao-tê-king

La lumière ne peut jaillir que du tombeau vide. L'homme ne peut voir clair dans sa vie que s'il vide son propre tombeau. Sur un certain plan, on pourrait dire que c'est la nuit qui engendre la lumière du jour, car qui cherche *quelque chose* doit rencontrer le néant avant d'être saisi par Cela qui n'est ni quelque chose ni rien. La lumière pénètre sans bruit dans le monde, comme elle pénètre sans fracas dans une forêt, dans une pièce ou un cerveau. Soudain, elle est là. La lumière est la vie de tout ce qui est. Parce que cette lumière en soi n'est rien -rien à saisir, elle engendre tout. La lumière véritable ne vient pas d'une révolution, mais la révolution véritable vient de la lumière.

Nous n'avons pas à encombrer le tombeau vide de nos histoires comme on remplit un vieux grenier. Tout est dans ce qui est ici et maintenant. L'instant présent est plein comme un lac: nous n'avons pas à y ajouter un demain fabriqué. Nous ruinons le présent, le grand cadeau, avec nos constantes velléités d'intervention dans ce que nous appelons notre vie. Simplement voir et croire. Voir que tout ce que nous pouvons vouloir ne provient que de la mémoire, de l'amoncellement des résidus d'expériences. Voir que toute attente que ça aille mieux au ciel, dans la prochaine incarnation ou la semaine prochaine, c'est manquer le plus beau. C'est la maladresse habituelle de la pensée courte. C'est la pensée de surface qui essaie de se convaincre que dans la tranquillité profonde ce qui doit être accompli ne le sera pas. C'est ce manque de confiance que le Fils de l'homme dénonce encore et encore, lorsqu'il interpelle ses contemporains et l'humanité entière: «Hommes de peu de foi!»

La foi, ce n'est pas croire en une histoire, c'est être assez tranquille et confiant pour ne plus avoir besoin d'histoires. La *fides*, est confiance et non croyance. La confiance, si elle est bien la confiance, n'a pas besoin d'un support. Avoir confiance en ceci, en cela, en toi, en moi, tout cela n'est que méfiance. Un malentendu s'est installé très tôt dans notre vie, nous faisant croire que nous sommes quelque chose, une entité enfermée dans un corps et tributaire de l'espace et du temps. Tout le reste de notre vie s'est depuis lors passé en réaction, en révolte, contre cet enfermement imaginaire. Nous voulons, nous intervenons, toujours au nom de cette image que nous ne sommes pas. La vérité est qu'il n'y a personne! Le tombeau vide est la culmination de toute incarnation et pas seulement celle de Jésus: la réalisation que ce que nous sommes n'est pas quelque chose à saisir.

«Tout fut par elle et sans elle rien ne fut. Elle était la vie et la vie était la lumière des hommes. La lumière luit dans les ténèbres et les ténèbres ne l'ont pas saisie», écrit l'évangéliste Jean dans son prologue. Les ténèbres (la pensée qui prétend savoir) n'ont pas saisi la lumière (Cela qui donne son être aux «choses» et tout ce qui existe), car elles ne le peuvent pas: la lumière n'est pas saisissable, elle est saisissante, c'est elle qui saisit. La grande Lumière pascale est l'unique lumière, celle qui donne à exister et à aimer. Au moment où on croit la trouver et la saisir, on se retrouve devant le tombeau vide. Si, à ce moment, la grâce passe, alors on ne cherche plus à construire une histoire pour encombrer le tombeau et le cerveau des hommes. Mais cela, comme le veut le dicton, il faut le voir pour le croire.